
Sujet : Peut-on ne pas être soi-même ?

Plan :

I « Je suis moi-même »

II « Je est un autre »

III Devenir soi-même

Introduction :

«Etre soi même». A première vue, une expression tout à fait anodine, et qui semble absolument 
évidente. Mais, en réfléchissant, que signifie «être soi-même», posséder une identité ? Il nous arrive
souvent, pour parler d'une situation que l'on n'a pas pu maîtriser totalement, qui nous a échappé, de 
dire «je n'étais plus tout à fait moi-même.» Mais est-ce vraiment possible de ne «plus être soi-
même»? A priori, c'est une question qui paraît totalement absurde, c'est un non sens : Que pourrais-
je ou qui pourrais-je être d'autre que moi-même ? Il est donc intéressant de se demander, en premier 
lieu, ce que c'est que d' «être soi-même». Puis, au contraire, nous pouvons nous interroger sur ce qui
peut faire que je ne sois plus moi-même, que «je» soit un autre que moi. Enfin, nous nous 
demanderons si l'on peut réellement être pleinement soi-même, ou si, au contraire, nous ne serions 
pas des êtres sans cesse en projet, en construction, inachevés ? 

I. Je suis moi-même :

Il semble assez évident de se dire que «je» ne peut être un autre que «moi-même».
Tout d'abord, dans le fait d'être soi-même, il y a la notion d'identité personnelle, propre à chacun et 
que l'on ne peut pas nier. Nous avons concience de posséder une identité.
Lacan explique que l'être humain prend conscience de l'unité de son corps grâce au premier stade de
la structuration du sujet, entre six et dix-huit mois, c'est à dire «le stade du miroir», lorsque l'enfant 
s'identifie à sa propre image. A partir de ce moment là, nous nous pensons comme étant un, dans le 
sens où nous possédons une unité. Etre un, c'est posséder une insubstituabilité spatio-temporelle : 
nous occupons une place dans l'espace et dans le temps que personne d'autre n'occupe et ne peut 
occuper à notre place. Etre soi-même, c'est également rester le même à travers le temps.
Locke, parle de «personne humaine», et montre l'identité spatio-temporelle de tout corps : «être le 
même, comme une même chose qui pense en différents temps et en différents lieux». C'est à dire 
qu'un corps occcupe un certain espace durant un certains temps, donc qu'un autre corps ne peut 
occuper cet espace durant ce temps-ci. Etre soi-même, c'est également être unique.

Mais dans un sens plus large, et également dans le langage plus courant,  «être soi-même» c'est être 
« naturel », « authentique », «spontané », dans le sens où nous serions sincère, en total accord avec 
nous même. On est «soi même» lorsque l'on se montre tel que l'on est, sans «jouer un rôle», sans se 
donner une personnalité que l'on n'a pas, qui n'est pas la nôtre. Etre soi même impliquerait donc 
également que nous ayons une façon d'être qui serait celle avec laquelle nous sommes nés, et qui 
nous serait propre. Par conséquent, «être soi-même» signifierait ne pas être «aliéné», c'est à dire, ne 
pas être influencé par les autres : notre éducation, notre entourage, notre environnement, nos 
expériences, la société... Nous serions nés avec une certaine identité, immuable, sur laquelle les 
autres n'auraient aucune influence, aucun impact.



Mais est-ce qu'être spontané, sincère, est incompatible avec le fait d'être aliéné, influencé ? Est-il 
possible que le monde dans lequel nous évoluons, que les personnes que nous cotoyons chaque jour 
n'aient aucune répercussion sur ce que je suis, sur celui que je suis ? Cela paraît impossible à 
concevoir. Alors qu'est-ce qui peut faire qu'au final, «je» ne soit pas «moi-même», mais un autre ? 

II. Je est un autre

Nos opinions, nos actes, nos pensées, même s'ils nous semblent personnels, sont forcément
déterminés par les autres. Sans l'autre, je n'aurais pas conscience de moi. En effet, lorsque l'enfant 
prend conscience d'un monde extérieur, il est amené à se comparer aux autres, à s'identifier à ses 
pairs. Le rôle d'autrui est donc déterminant dans la construction de ce que l'on est, de ce que l'on 
sera. 
Alors qu'entend-t-on par «ne pas être soi-même», et est-ce possible ?
Rimbaud dit «je est un autre». Ce que le poète veut exprimer avec cette phrase, c'est sa conception 
de la création artistique : il ne maîtrise pas ce qui s’exprime à travers lui, l’œuvre s’engendre en 
profondeur. Cette vision des choses peut rejoindre la thèse de l'inconscient selon Freud, qui remet 
en cause l'idée d'un sujet maître aussi bien de ses pensées que de ses paroles ou de ses actes. Mais 
plus particulièrement, il est possible d'être «autre que soi même» dans le cas d'une maladie portant 
atteinte à notre conscience. Par exemple, une personne souffrant de  psychose (comme la 
skizophrénie) subit une altération profonde de sa personnalité, elle n'est plus «elle même» et n'a pas 
conscience d'être malade. 
Mais l'homme sain également, sous l'effet de substances telles que l'alcool, de champignons 
hallucinogènes, ou d'autres drogues, peut subir une altération (temporaire) de ses perceptions, de sa 
personnalité, et peut agir sans avoir conscience de ses actes et de leurs conséquences. Ainsi, il dira 
une fois les effets estompés et ses perceptions recouvrées, qu'il «n'était plus lui même».
D'autre part, dans certaines circonstances, l'homme, même sain, et même sans l'effet des substances 
évoquées plus haut, peut se sentir «hors de lui». Lorsque l'on se laisse aller à un violent accès de 
colère, on peut dire des mots et exprimer des pensées qui ne nous appartiennent pas, et que nous 
serons prompts à regretter une fois le calme revenu. Il se passe la même chose lorsque notre corps 
est fatigué, qu'il a besoin de sommeil, et que l'on agit de manière quasi-automatique, dans un état de
semi-inconscience. Ces situations, étudiées avec du recul nous feront dire que «nous n'étions plus 
nous même», dans le sens où nous n'avions pas conscience, à ce moment-là, que nous étions en 
train de faire, ou de dire des choses contraires à ce que l'on aurait fait ou dit en temps normal et en 
pleine possession de nos moyens.

Il semble donc possible de ne «pas être soi même». Mais est-on jamais «soi-même» ?

III. Devenir soi-même

Il s'agit de montrer ici que si l'on n'est pas immédiatement soi-même, on peut en

revanche, à certaines conditions, le devenir. Notre identité se construit. On peut même dire
qu'elle est perpétuellement en devenir.
1. Comment peut-on devenir soi-même ?
Si nous prenons conscience du fait que nous ne nous appartenons d'abord pas,
de ce qui nous détermine, nous pouvons espérer nous en libérer. Il nous faudra du courage et
des efforts (cf Kant). Cela se fera aussi par la connaissance des causes de notre aliénation
(Spinoza, chez Freud grace à la cure analytique). Mais ainsi nous pourrons reconquérir
notre statut de sujet.
Nous pouvons souligner évidemment que cette conquête n'est jamais pleine ni
assurée, qu'elle nous engage dans un travail infini, vers nous-même.
2. Le pour-soi est l'être qui ne peut jamais coïncider avec lui-même.



Ce n'est pas accidentellement que le travail dont nous venons de parler est
infini. Avec Sartre, on peut montrer que le pour-soi « n'est pas ce qu'il est et est ce qu'il n'est
pas », autrement dit qu'il est libre ou encore que son existence précède son essence.
Posséder une identité pour lui ne signifie pas être définissable, être une fois pour toutes.
Je ne suis pas moi-même, je le deviens, je me fais, à chacune de mes paroles
ou de mes actions. Être pour moi signifie être en projet.


